
Pietà  e  chiarezza,  il  caso
Welby  -  di  Francesco
D'Agostino
Pietà e chiarezza. La pietà, la massima pietà, è richiesta
quando ci si concentra su di un caso umano come quello di
Piergiorgio Welby, un caso straziante, ancor più che doloroso.
Chiarezza, la massima chiarezza, è quella invece richiesta da
un  caso  politico,  come  lo  stesso  Welby  ha  voluto  che  si
considerasse il suo caso. Alla pietà si addicono il silenzio,
la meditazione e soprattutto la preghiera. La chiarezza esige
invece capacità di analisi e di discernimento, freddezza di
ragionamento e soprattutto una profonda onestà intellettuale.
Ed  esige  altresì  che  la  pietà,  valore  umano  profondo  e
prezioso,  venga  tenuta  separata  dall’emotività,  dinamica
psicologica tanto coinvolgente, quanto in genere effimera e
povera di contenuti. Il dibattito pubblico, attivato dalla
lettera che Piergiorgio Welby ha inviato il 22 settembre al
Presidente Napoletano, chiedendo che gli fosse concessa una
“morte dolce”, e che per settimane e settimane ha occupato gli
spazi  massmediatici,  e  non  solo  in  Italia,  ha  mescolato
assieme  temi,  istanze  e  sentimenti  diversi,  con  il  fine
evidente  di  alterare  l’orientamento  profondamente  e
istintivamente  ostile  all’eutanasia  dominante  nel  nostro
paese. E’ presto per poter dire quale efficacia abbia avuto
questa campagna mediatica. Ma fin da ora si può e si deve dire
che è stata condotta strumentalizzando indebitamente un caso
terribile  e  pietoso.  Puntualizziamo  alcuni  termini  del
problema,  che  comunque,  come  si  vedrà,  restano  fortemente
interconnessi.

1. La figura, la personalità, le sofferenze, l’immagine stessa
di Piergiorgio Welby sono state strumentalizzate, sia pure col
suo  consenso  e  forse  anche  su  sua  stessa  iniziativa  (ma
l’auto-strumentalizzazione  è  pur  sempre  una

https://oldsev.glauco.it/pieta-e-chiarezza-il-caso-welby-di-francesco-dagostino/
https://oldsev.glauco.it/pieta-e-chiarezza-il-caso-welby-di-francesco-dagostino/
https://oldsev.glauco.it/pieta-e-chiarezza-il-caso-welby-di-francesco-dagostino/


strumentalizzazione), per far giungere all’opinione pubblica
un falso messaggio, obiettivamente necrofilo, e cioè che la
morte è l’unica risposta possibile a malattie degenerative
terribilmente invalidanti come quella da cui egli era afflit-
to e più in generale a tutte le malattie giunte alla fase
terminale. Il messaggio autentico è e-sattamente l’opposto: la
vera  risposta  a  tutte  le  situazioni  tragiche  di  malattie
invalidanti  croniche  e  di  malattie  di  fine  vita  non  sta
nell’abbandono  terapeutico  (di  cui  l’eutanasia  è  la  forma
estrema),  ma  nella  vicinanza  calda  e  compassionevole  del
terapeuta al paziente, intesa come un vero e proprio diritto,
che rientra nel più generale diritto alla salute di cui siamo
tutti titolari.
2.  Si  sono  intenzionalmente  e  indebitamente  confuse  le
medicine palliative, vera e propria glo-ria della medicina più
recente, chiamate a dare e capaci di dare, ad ogni malato, la
speranza concreta di poter convivere con la propria malattia,
anche  se  terminale,  in  modo  dignitoso,  con  pratiche  di
sedazione robusta e irreversibile, finalizzate evidentemente a
sopprimere il malato, più che a non farlo soffrire.
3.  Si  sono  denunciate,  demonizzandole,  le  più  recenti  e
straordinarie tecnologie biomediche, come vere e proprie forme
di manipolazione violenta e innaturale della vita, minimizzan-
done indebitamente la straordinaria valenza terapeutica, che
ha loro consentito di salvare tante vite umane e dimenticando
così  di  ricordare  che  la  manipolazione  non  va  condannata
perché innaturale (se così fosse sarebbe da condannare perfino
la cottura dei cibi), ma solo quando sia non coerente col bene
umano.
4. Si è insistito nel sottolineare come rivestisse carattere
di accanimento l’uso di macchinari per la respirazione forzata
ai quali Welby doveva la propria sopravvivenza. Che di accani-
mento  non  si  trattasse,  ma  solo  di  una  forma  estrema  e
benefica di terapia, risulta non solo da un parere autorevole
formulato  dal  Consiglio  Superiore  di  Sanità,  ma
dall’elementare  ri-flessione  (condivisa  da  tutti  i
bioeticisti) secondo la quale, perché accanimento si dia, è



indi-spensabile un’obiettiva sproporzione tra il trattamento
cui il malato è sottoposto e la finalità che il medico vuole
conseguire col trattamento in questione: nel caso di Welby il
respiratore  meccanico  aveva  come  finalità  non  quella  di
consentirgli una mera sopravvivenza biologica, ma quella di
rendergli  possibile  una  sopravvivenza  autenticamente  e
profondamente  umana,  che  gli  ha  permesso  oltre  tutto  di
esercitare l’ammirevole ruolo di un vero e proprio leader
politico  (come  i  suoi  stessi  compagni  di  partito  hanno
instancabilmente ricordato).
5. Si è indotta nella gente l’erronea convinzione che uno dei
doveri fondamentali dei medici sia quello di aiutare i loro
pazienti a morire, evitando accuratamente di ricordare come il
giura-mento  ippocratico  (prima  ancora  che  una  visione
religiosa della vita) impegna il medico a lottare sempre e
soltanto per la vita e non a operare per la morte.
6.  Si  è  esaltato  il  principio  di  autodeterminazione  del
paziente, come se legittimasse qualunque pretesa del malato
nei confronti del medico, fino all’estrema pretesa eutanasica,
quando  que-sto  principio,  fondamentale  per  la  corretta
attribuzione della piena responsabilità morale, ac-quista in
bioetica una valenza ben più ristretta, riducendosi in buona
sostanza al dovere di acquisire, per legittimare qualsiasi
atto medico, il consenso pienamente informato, da parte dei
pazienti  se  competenti,  o  se  incompetenti  dei  loro
rappresentanti  legali.
7. Si è fatto riferimento al caso Welby per stigmatizzare
l’assenza nel nostro ordinamento di una legge che riconosca
validità ai c.d. testamenti biologici. E’ però evidente che
anche  se  in  Italia  fosse  già  vigente  una  normativa  sul
testamento  biologico  (ma  io  preferirei  che  si  usas-se
l’espressione Dichiarazioni anticipate di trattamento, come ha
fatto  il  Comitato  Naziona-le  per  la  Bioetica),  questa,
concernendo  situazioni  in  cui  il  paziente  ha  perduto  la
capacità di intendere e di volere, non avrebbe avuto alcun
modo di essere applicata al caso di Piergior-gio Welby, che ha
mantenuto fino alla fine una piena capacità. Come si spiega



allora  tale  confusione?  In  molti  casi  con  l’incompetenza
bioetica di chi l’ha fatta; in altri casi, però, die-tro di
essa si può percepire un’intenzione inequivocabile, quella di
aprire un nuovo fron-te per la legittimazione dell’eutanasia a
carico di malati non competenti. Il Comitato Nazionale di
Bioetica,  pur  valutando  favorevolmente  l’ipotesi  di
riconoscere valore legale alle Di-chiarazioni anticipate, ha
indicato con estrema precisione i rigorosi limiti etici e
giuridici di validità di tali Dichiarazioni: attraverso di
esse non si potranno mai pretendere dal medico prestazioni
illegali (come le pratiche eutanasiche) e meno che mai esse
potranno  vincolarlo  a  qualunque  desiderio  l’autore  del
testamento biologico potesse aver formulato e messo per i-
scritto.  Un  medico  che  fosse  obbligato  ad  eseguire
passivamente  la  volontà  indicata  dal  ma-lato  nelle
Dichiarazioni anticipate vedrebbe umiliata la sua autonomia
scientifica e deonto-logica, un bene preziosissimo, al quale è
legata la dignità stessa della professione medica.
8.  Si  sono  denunciate  inesistenti  lacune  nel  nostro
ordinamento, che, se davvero esistessero, andrebbero al più
presto colmate, quando invece il nostro sistema penale, dal
punto  di  vista  della  questione  che  ci  interessa,  è
assolutamente completo e chiaro. Se l’eutanasia non ha al-cun
riconoscimento  come  fattispecie  penale,  non  è  per
dimenticanza, ma per chiara scelta del nostro legislatore (che
infatti ha previsto che chi uccida per pietà possa invocare
l’attenuante comune prevista dall’art. 621 del codice penale,
quella cioè di aver agito “per motivi di particolare valore
morale”). Proibiti, altresì, con sanzioni più lievi di quelle
previ-ste  per  l’omicidio  volontario,  sia  l’omicidio  del
consenziente  che  l’istigazione  e  l’aiuto  al  suicidio.
Insistere  nell’ipotizzare  lacune  normative  equivale  ad
auspicare che l’eutanasia venga depenalizzata o addirittura
legalizzata: è una pretesa forte, sulla quale si può ben apri-
re  un  legittimo  dibattito  etico  e  politico,  ma  che  va
esplicitamente sottoposta alla pubblica opinione e che non può
essere  fatta  passare  come  una  semplice  richiesta  di



integrazione  di  un  codice  penale  lacunoso.
9. Si è data una interpretazione esasperata di un fondamentale
principio  costituzionale  (art.  322),  quello  per  il  quale
“nessuno può essere obbligato a un determinato trattamento
sanitario se non per disposizione di legge”. Non c’è dubbio
che, in base a questo principio, un ma-lato possa rifiutare
qualsiasi  trattamento,  anche  salvavita,  o  possa  comunque
chiederne la so-spensione. Il valore del principio sta nel
porre  un  limite  difficilmente  superabile  alla  tenta-zione,
ricorrente anche se in fondo inoffensiva, del paternalismo
terapeutico, alla quale fa-cilmente tendono a cedere tutti i
sistemi in cui la sanità acquista una valenza pubblica ed è
inevitabilmente “amministrata” in modo burocratico. Quel che è
certo  è  che  il  legislatore  costituente  non  ha  introdotto
questa  norma  come  scorciatoia  per  l’eutanasia.  Piergiorgio
Welby aveva tutto il diritto di rifiutare (dopo essere stato
compiutamente  informato  delle  conse-guenze  della  sua
decisione)  l’uso  a  suo  carico  del  respiratore  meccanico.
Questo rifiuto non implicava, ovviamente, il venir meno del
dovere del medico di praticare a suo favore –successivamente
al distacco del respiratore- tutte quelle forme di palliazione
e di sedazione che il medico stesso, in scienza e coscienza,
avesse  ritenuto  necessarie.  Cosa  però  sia  avve-nuto  nella
realtà, non è a tutt’oggi del tutto chiaro: non è chiaro,
cioè,  se  la  sedazione  abbia  preceduto  il  “distacco  della
spina” e se questa sedazione sia stata limitata alla finalità
di non farlo soffrire o se invece non sia stata posta in
essere per fargli perdere completamente e ir-reversibilmente
la coscienza: in quest’ultimo caso l’aver qualificato questa
pratica come “te-rapia del dolore” sarebbe stato non solo del
tutto improprio, ma mistificante.
10. Si è infine voluto politicizzare il caso Welby (si ricordi
l’appello al Capo dello Stato), come se questo tragico caso,
come  tutte  le  questioni  altrettanto  tragiche  di  cui  la
bioetica si occu-pa, possano davvero trovare nella politica e
attraverso la politica la loro soluzione. Non è così e chi la
pensa così mostra di aver capito ben poco della complessità



della bioetica, che si pone tutta su di un piano metapolitico.
La bioetica si è infatti imposta all’attenzione del mondo
contemporaneo nel momento in cui la politica ha capito di
essere inadeguata a gestire i problemi di salute, di vita e di
morte  attivati  dallo  sviluppo  vorticoso  della  biomedicina
contemporanea.

Concludo. Quello che davvero ci ha insegnato il caso Welby è
che la bioetica ha una dimensio-ne antropologica, in cui si
sintetizzano questioni sociali e coesistenziali di tipo etico,
religioso, simbolico, irriducibili alla logica degli interessi
sociali, di cui essenzialmente la politica si fa ca-rico. La
prova di quanto detto si ha in quegli ordinamenti in cui la
legalizzazione  dell’  eutanasia  volontaria,  nel  nome  del
rispetto che si dovrebbe avere nei confronti dei pazienti,
qualora mani-festassero una consapevole volontà di morire, ha
prodotto  come  effetto  l’attivazione  di  un  con-trollo
burocratico sulla fine della vita umana, che si è lentamente
esteso fino a coinvolgere i ma-lati psichiatrici, i malati
anziani cronici e perfino (col c.d. protocollo di Groeningen)
i neonati portatori di handicap. Non entriamo nel merito di
quanto possano influire nella soppressione le-gale di tanti
malati  motivazioni  politico-economiche  (ma  sappiamo  che
influiscono molto!). Limitiamoci a dire che la pietà che tutti
dobbiamo avere per Pergiorgio Welby e per le sue soffe-renze
deve accompagnarsi alla pietà che è doveroso nutrire verso
tanti altri malati, di estrema fragilità fisica e psichica,
che hanno il diritto di aspettarsi dal sistema sanitario e da
ciascuno di noi parole di vita e non di morte, di prossimità e
non  di  abbandono,  di  speranza  e  non  di  dispe-razione
necrofila.

Francesco D’Agostino


