
Perdonare le offese
Prendersi cura dell’altro nelle sue necessità, dargli da bere
nella sua sete o dargli da mangiare nella sua fame o vestirlo
nella sua nudità, consolarlo nel suo dolore o consigliandolo
nei suoi dubbi, tutto questo è bello, attraente e rispondente
al sentire spontaneo dell’uomo. La solidarietà è un valore
umano condiviso e la vicinanza empatica e fattiva al dolore e
al bisogno altrui suscita con facilità plauso e desiderio di
emulazione. Ma perdonare, perdonare chi ci offende, chi ci
ferisce, chi ci fa del male? Possiamo dimenticare il male
ricevuto, possiamo annullare le ingiustizie subite? Di fronte
alla possibilità di perdonare, di dimenticare, di andare oltre
le offese ricevute, ci chiediamo: è giusto farlo?
Una cosa è certa: perdonare è divino, è atto proprio di Dio
perché il nostro Dio è il Dio della misericordia e del perdono
e Gesù Cristo ne è il volto. Quante volte noi, consapevoli
della nostra fragilità e e delle nostre infedeltà all’amore,
imploriamo: “Signore, perdonami Signore, abbi pietà di me!”.
Gesù ci ha rivelato che Dio è “un Padre che non si dà mai per
vinto fino a quando non ha dissolto il peccato e vinto il
rifiuto, con la compassione e la misericordia” (Misericordiae
vultus, n. 9). Lui può, ma noi? Ci sconcertano e ci lasciano
increduli e interdetti le parole del discorso della montagna:
“Amate i vostri nemici” (Mt). A Pietro che chiedeva quale
fosse la misura del perdono e azzardava un perdono da offrire
sette volte, Gesù rispose: “Non ti dico fino a sette volte, ma
fino a settanta volte sette” (Mt 18, 22). La parabola del
servo spietato illustra questo perdono sconfinato. Tutta la
ricordiamo.  Un  servo  ha  ricevuto  il  condono  di  un  debito
enorme da parte del suo padrone, ma non è capace di ripetere
questo gesto di magnanimità verso un suo compagno di servizio
che gli doveva una somma infinitamente più piccola. Di fronte
allo sdegno del padrone per tanta durezza, Gesù conclude:
“Così  anche  il  Padre  mio  celeste  farà  con  voi  se  non
perdonerete di cuore, ciascuno al proprio fratello” (Mt 18,

https://oldsev.glauco.it/perdonare-le-offese/


35). Nel Padre nostro Gesù ci ha insegnato a dire: “Rimetti a
noi  i  nostri  debiti,  come  noi  li  rimettiamo  ai  nostri
debitori”. “La misericordia – commenta papa Francesco – non è
solo l’agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi
sono i suoi veri figli. Insomma, siamo chiamati a vivere di
misericordia, perché per primi è stata usata misericordia”
(Misericordiae vultus, n. 9). L’uomo non ha in sé la forza di
perdonare perché il perdono è amore di assoluta gratuità e
l’uomo, nella sua povertà, non trova in sé le risorse per quel
dono assoluto che è – come dice la parola – il “per-dono”. Se
però, l’uomo fa esperienza di essere perdonato da Dio, se
assapora  e  vive  la  dolcezza  del  perdono,  allora  può
incamminarsi anche lui sulla via del perdono. Come ama il
Padre così amano i figli. Come è misericordia Lui, così siamo
chiamati  ad  essere  misericordiosi  noi,  gli  uni  verso  gli
altri. Siamo invitati ad entrare nella logica sconcertante
dell’amore di Dio: essere misericordiosi per ricevere la sua
misericordia  (cfr.  Mt  5,  7),  perdonare  per  essere  da  Lui
perdonati (cfr. Lc. 6, 37).
Il perdono fa sì che il passato non condizioni il nostro
presente e che il male ricevuto non diventi ferita sempre
sanguinante e dolente. Non sempre è possibile riannodare un
legame spezzato o restituire una fiducia tradita perché non
sempre l’altro è disposto a cambiare il suo atteggiamento
offensivo e non sempre egli si vuole impegnare a non ripetere
il male compiuto e riparare. Una cosa, però, possiamo fare
sempre e comunque: possiamo superare in cuor nostro il male e
fermare la spirale di vendetta, rancore, dolore che il male
tenderebbe  a  perpetuare.  Il  perdono  disinnesca  la  potenza
distruttiva del male perché risponde alla logica del male con
la  logica  dell’amore.  Il  perdono,  a  ben  guardare,  non  è
passività, ma è potenziale creatività perché, se il perdono
viene accolto da chi ha offeso, può rigenerare la relazione
ferita e può permette all’altro di vivere una sorprendente e
inattesa novità. Il perdono è uno sguardo di speranza sulla
vita, è potenza di futuro in noi e nell’altro.
Si aprono ai credenti prospettive luminose di testimonianza e



di impegno nel mondo. Il perdono, infatti, può diventare il
criterio ispirativo non solo delle relazioni interpersonali
ferite  dai  conflitti  e  dalle  ingiustizie,  ma  anche  delle
relazioni all’interno della società e delle stesse relazioni
internazionali.  Il  perdono  è  capacità  di  andare  oltre  la
storia e la memoria non abolendo il passato, ma trasformando
il passato, anche doloroso, in esperienza per camminare con
più saggezza verso il futuro. “Il perdono – conclude papa
Francesco – è una forza che risuscita a vita nuova e infonde
il  coraggio  per  guardare  al  futuro  con  speranza”
(Misericordiae  vultus,  n.10).

Maurizio Faggioni
Professore ordinario di Bioetica, Accademia Alfonsiana, Roma

Consigliere nazionale S&V


