Perdonare le offese

Prendersi cura dell’'altro nelle sue necessita, dargli da bere
nella sua sete o dargli da mangiare nella sua fame o vestirlo
nella sua nudita, consolarlo nel suo dolore o consigliandolo
nei suoi dubbi, tutto questo e bello, attraente e rispondente
al sentire spontaneo dell’'uomo. La solidarieta e un valore
umano condiviso e la vicinanza empatica e fattiva al dolore e
al bisogno altrui suscita con facilita plauso e desiderio di
emulazione. Ma perdonare, perdonare chi ci offende, chi ci
ferisce, chi ci fa del male? Possiamo dimenticare il male
ricevuto, possiamo annullare le ingiustizie subite? Di fronte
alla possibilita di perdonare, di dimenticare, di andare oltre
le offese ricevute, ci chiediamo: e giusto farlo?

Una cosa & certa: perdonare & divino, €& atto proprio di Dio
perché il nostro Dio e il Dio della misericordia e del perdono
e Gesu Cristo ne e il volto. Quante volte noi, consapevoli
della nostra fragilita e e delle nostre infedelta all’amore,
imploriamo: “Signore, perdonami Signore, abbi pieta di me!”.
Gesu ci ha rivelato che Dio € “un Padre che non si da mai per
vinto fino a quando non ha dissolto il peccato e vinto il
rifiuto, con la compassione e la misericordia” (Misericordiae
vultus, n. 9). Lui puo, ma noi? Ci sconcertano e ci lasciano
increduli e interdetti le parole del discorso della montagna:
“Amate 1 vostri nemici” (Mt). A Pietro che chiedeva quale
fosse la misura del perdono e azzardava un perdono da offrire
sette volte, Gesu rispose: “Non ti dico fino a sette volte, ma
fino a settanta volte sette” (Mt 18, 22). La parabola del
servo spietato illustra questo perdono sconfinato. Tutta la
ricordiamo. Un servo ha ricevuto il condono di un debito
enorme da parte del suo padrone, ma non € capace di ripetere
questo gesto di magnanimita verso un suo compagno di servizio
che gli doveva una somma infinitamente piu piccola. Di fronte
allo sdegno del padrone per tanta durezza, Gesu conclude:
“Cosl anche il Padre mio celeste fara con voi se non
perdonerete di cuore, ciascuno al proprio fratello” (Mt 18,


https://oldsev.glauco.it/perdonare-le-offese/

35). Nel Padre nostro Gesu ci ha insegnato a dire: “Rimetti a
noi i nostri debiti, come noi 1li rimettiamo ai nostri
debitori”. “La misericordia — commenta papa Francesco — non ¢
solo l'agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi
sono i suoi veri figli. Insomma, siamo chiamati a vivere di
misericordia, perché per primi e stata usata misericordia”
(Misericordiae vultus, n. 9). L'uomo non ha in sé la forza di
perdonare perché il perdono & amore di assoluta gratuita e
1’uomo, nella sua poverta, non trova in sé le risorse per quel
dono assoluto che e — come dice la parola — il “per-dono”. Se
perdo, l'uomo fa esperienza di essere perdonato da Dio, se
assapora e vive la dolcezza del perdono, allora puo
incamminarsi anche lui sulla via del perdono. Come ama il
Padre cosl amano i figli. Come e misericordia Lui, cosi siamo
chiamati ad essere misericordiosi noi, gli uni verso gli
altri. Siamo invitati ad entrare nella logica sconcertante
dell’amore di Dio: essere misericordiosi per ricevere la sua
misericordia (cfr. Mt 5, 7), perdonare per essere da Lui
perdonati (cfr. Lc. 6, 37).

Il perdono fa si che il passato non condizioni il nostro
presente e che il male ricevuto non diventi ferita sempre
sanguinante e dolente. Non sempre € possibile riannodare un
legame spezzato o restituire una fiducia tradita perché non
sempre l'altro e disposto a cambiare il suo atteggiamento
offensivo e non sempre egli si vuole impegnare a non ripetere
il male compiuto e riparare. Una cosa, pero, possiamo fare
sempre e comunque: possiamo superare in cuor nostro il male e
fermare la spirale di vendetta, rancore, dolore che il male
tenderebbe a perpetuare. Il perdono disinnesca la potenza
distruttiva del male perché risponde alla logica del male con
la logica dell’amore. Il perdono, a ben guardare, non e
passivita, ma e potenziale creativita perché, se il perdono
viene accolto da chi ha offeso, puo rigenerare la relazione
ferita e pud permette all’altro di vivere una sorprendente e
inattesa novita. Il perdono & uno sguardo di speranza sulla
vita, e potenza di futuro in noi e nell’altro.

Si aprono ai credenti prospettive luminose di testimonianza e



di impegno nel mondo. Il perdono, infatti, pud diventare il
criterio ispirativo non solo delle relazioni interpersonalil
ferite dai conflitti e dalle ingiustizie, ma anche delle
relazioni all’interno della societa e delle stesse relazioni
internazionali. Il perdono & capacita di andare oltre la
storia e la memoria non abolendo il passato, ma trasformando
il passato, anche doloroso, in esperienza per camminare con
piu saggezza verso il futuro. “Il perdono — conclude papa
Francesco — e una forza che risuscita a vita nuova e infonde
il coraggio per guardare al futuro con speranza”
(Misericordiae vultus, n.10).

Maurizio Faggioni
Professore ordinario di Bioetica, Accademia Alfonsiana, Roma
Consigliere nazionale S&V



