
Dar da mangiare agli affamati
Misericordia  è  amore  che  si  china  sulla  miseria  e  sulla
povertà umana, e ciascuna situazione di povertà è per noi
cristiani un “chairòs” di misericordia.
La  società  moderna  tecnico-scientifica  ha  indubbiamente
prodotto benessere e ricchezza ed ha tolto all’uomo tante
miserie attraverso, ad esempio, le reti di assistenza socio-
sanitaria  e  di  previdenza;  nel  contempo  però  ha  anche
accentuato quelle forme di divario sociale ed economico che
ancora  oggi,  nonostante  tutto,  sono  presenti  nelle  nostre
realtà.
La  fame,  ovvero  la  mancanza  di  cibo  e  la  difficoltà  a
procurarselo, è certamente molto diffusa in ampie aree del
pianeta, soprattutto nei paesi in via di sviluppo, ma gravi
sacche  di  povertà  sono  presenti  anche  nel  nostro  mondo
occidentale  opulento:  così  accanto  agli  sprechi  e  alla
insorgenza sempre più massiccia di malattie metaboliche legate
all’eccesso alimentare, coesistono anche nelle nostra città
ampie fasce di popolazione che non riescono ad alimentarsi
correttamente.
Attualizzare oggi l’opera di misericordia “dar da mangiare
agli affamati” significa dunque, in primo luogo, ridurre gli
sprechi alimentari (se è vero, come è vero, che ogni anno
vengono sprecati 1,3 miliardi di tonnellate di cibo prodotto
per il consumo umano!) per garantire una equa distribuzione ed
accesso al cibo da parte di tutti: anche papa Francesco ce lo
ha ricordato già in una sua catechesi pochi mesi dopo l’inizio
del suo pontificato, quando ha affermato: “il cibo che si
butta via è come se lo si rubasse dalla mensa del povero” (1).
Il  cibo  come  l’acqua  sono  elementi  fondamentali  per  la
sopravvivenza  delle  persone,  ma  sono  nel  contempo  il
“presupposto” per la emancipazione e la promozione dei popoli
e delle singole persone. La difficoltà ad accedere al cibo
comporta  concomitantemente  la  difficoltà,  o  talora  la
impossibilità,  ad  accedere  alla  istruzione,  alle  cure

https://oldsev.glauco.it/dar-da-mangiare-agli-affamati/


sanitarie,  al  lavoro  e  alla  piena  socializzazione.
È per questo che anche in sede socio-politica l’impegno per
garantire  l’accesso  al  cibo  deve  essere  sempre  attivo.
L’evento  culturale  del  2015,  l’Expo,  centrata  proprio  sul
cibo, ha lasciato quale eredità “politica” la Carta di Milano,
dove  sono  indicati  i  punti-cardine  per  una  corretta
ridistribuzione  delle  risorse  alimentari,  con  l’impegno  a
sconfiggere la fame entro il 2030.
È necessario anzitutto “individuare e denunciare le principali
criticità  nelle  varie  legislazioni  che  disciplinano  la
donazione  degli  alimenti  invenduti  per  poi  impegnarci
attivamente  al  fine  di  recuperare  e  ridistribuire  le
eccedenze”;  in  secondo  luogo  dobbiamo  impegnarci  per
“promuovere  l’educazione  alimentare  e  ambientale  in  ambito
familiare  per  una  crescita  consapevole  delle  nuove
generazioni”.
E proprio verso le nuove generazioni la promessa di un impegno
forte:  “affermiamo  la  responsabilità  della  generazione
presente nel mettere in atto azioni, condotte e scelte che
garantiscano  la  tutela  del  diritto  al  cibo  anche  per  le
generazioni future”.
È in qualche modo la traduzione in chiave “alimentare” di
quelle preoccupazioni che, all’inizio degli anni ’70, avevano
indotto  Potter  ad  identificare  nella  bioetica  –  la  nuova
inter-disciplina che andava ad affacciarsi alla riflessione
etico-filosofica applicata alle scienze biologiche e sociali –
quel “ponte verso il futuro” che deve responsabilmente unire
le generazioni attraverso il tempo.

Emanuela Lulli
Ginecologa, bioeticista

Consigliere nazionale S&V

(1) Francesco, Catechesi (5 giugno 2013): Insegnamenti 1/1
(2013), 280. Cfr anche Francesco, Lettera Enciclica Laudato
si’, 24 maggio 2015, n. 29.


