
Consigliare i dubbiosi
E’ la prima opera di misericordia spirituale forse perché in
ogni tempo, ed anche nel nostro, è soprattutto l’incertezza,
la  paura,  l’insicurezza  a  segnare  l’universale  condizione
umana, esponendola al tarlo macerante del dubbio. Anche a chi
è stata donata la fede nel Signore che guarda ed agisce nella
storia,  non  mancano  momenti,  spesso  laceranti,  della
sofferenza interiore, dell’ “aporia” ( così si dice in greco
il dubbio) tra il desiderio dell’incontro con l’Assoluto e il
grigiore delle prove che paralizzano l’anima e inchiodano il
credente in una paralisi rassegnata.
La misericordia, invece, quest’opera che il Maestro ci indica
come salutare riorientamento del proprio mondo a Dio, non
ammette tentennamenti o passi indietro; essa è la via della
benevolenza verso gli altri, a cui sempre si deve offrire
un’altra opportunità, un altro percorso di riconoscimento.
Cosa è la misericordia, se non dire al nostro prossimo: “ho
fiducia in te, ti sono vicino, puoi farcela a superare il peso
del male che ti opprime”?
E’ per questo necessario “consigliare i dubbiosi”, coloro i
quali hanno il passo lento e pesante e che, di fronte al buio
che ci avvolge, indietreggiano, incapaci di vedere il bene,
oltre le sconfitte e i fallimenti. Consigliare può significare
allora diventare compagni di viaggio, per sostenere l’altro,
per  incoraggiarlo,  offrendogli  l’aiuto  di  cui  ha  bisogno,
senza prevaricazione, senza sostituzione, mossi dalla certezza
che anche solo una parola può rappresentare la spinta per
ricominciare. Consigliare i dubbiosi è opera di misericordia
anche perché implica un supplemento di solidarietà e di amore
mediante lo stare vicino a quanti non osano credere nella
certezza di qualcosa che dura, che va oltre le piccole misure
umane, che rompe con l’abitudine e il logorio dell’anima.
Consigliare  è  inoltre  condividere;  come  quel  cireneo,  che
offre  il  suo  sostegno  al  Nazareno  sofferente  nel  corpo  e
nell’anima, come il passante, quel samaritano, che si prende

https://oldsev.glauco.it/consigliare-i-dubbiosi/


cura del povero offeso e abbandonato, come quei discepoli che
seguendo  il  Maestro  buono,  lo  riempiono  di  domande,  per
colmare i loro dubbi e le loro paure.
In questo nostro tempo incerto ed oscuro, sono soprattutto i
giovani  a  consegnarci  le  loro  inquietudini  e  le  loro
incertezze;  immersi  nel  clima  relativista  che  tutto
appiattisce nell’indifferenza, hanno bisogno vitale di essere
consigliati; lo richiedono i loro sguardi stanchi e snervati,
lo  implorano  le  loro  scelte  impulsive  e  superficiali,  lo
pretendono  quando  lo  studio  diventa  per  loro  motivo  di
crescita  e  di  ricerca  dei  valori  duraturi.  Eppure  la
filosofia, ad esempio, sembra proprio privilegiare l’arte del
dubbio,  dello  spirito  critico,  della  capacità  di  non
sottomettersi  ad  una  autorità  dogmatica.  Questo  dubbio  è
certamente  salutare,  genera  le  giuste  domande,  evoca  il
desiderio di fare chiarezza dentro se stessi, incoraggia alla
formazione di una conoscenza critica e personale.
Il dubbio, però, è una fase di passaggio, è lo stimolo ad
andare  oltre,  oltre  le  false  sicurezze,  oltre  gli  idoli
imposti. Da qui la difficile arte dell’offrire un consiglio,
quello  che  privilegi  soprattutto  la  pratica  necessaria
dell’ascolto,  che  abitui  alla  dinamica  del  dialogo  e
accompagni  all’individuazione  del  percorso  di  vita
individuale.
A quanti volessero esercitarsi su questa delicatissima opera
di misericordia, si consiglia la lettura delle Confessioni di
Sant’Agostino,  una  splendida  opera  in  cui  si  intrecciano
momenti di lode, di fragilità, di dubbio dentro uno scenario
biografico di rara suggestione. Molto amato dagli studenti
universitari che lì vedono riflessa la loro storia personale,
è un manifesto della condizione umana con i suoi momenti di
estasi  e  di  caduta,  di  gratitudine  e  di  sconcerto,  di
solitudine e di amicizia. E soprattutto di presenza costante
di Dio, che guarda con misericordia i suoi figli e che si fa
compagno di viaggio nello Spirito, affinché la fede, nutrita
di lotta e di interrogativi, diventi sostanza di una relazione
personale matura.



Paola Ricci Sindoni
Professore ordinario di Filosofia Morale ed Etica delle grandi

religioni,Facoltà di Lettere e Filosofia, Università di
Messina

Presidente nazionale S&V


